
Penser les droits catégoriels dans leur rapport à l’universalité 

Danièle Lochak 
Professeure émérite de l’Université Paris Ouest – Nanterre La Défense 

Membre du CREDOF  

in Revue des Droits de l’Homme, n° 3, juin 2013, « Les droits des femmes face à l’essor de 
l’intérêt de l’enfant », (en ligne : http://revdh.org/2-les-numeros-de-la-revue-des-droits-de-
lhomme-2/numero-3-juin-2013/) 

Droits des femmes, droits des enfants, droits des homosexuels, droits des travailleurs ou 
encore droits des minorités… L’ère des « droits [de l’Homme] catégoriels » aurait-elle succé-
dé à l’ère des « droits [de l’Homme] universels » ?  

Parler de « droits catégoriels », n’est-ce pas postuler l’existence de droits qui ne seraient 
plus revendiqués par tous ni applicables à tous mais seulement à des catégories d’individus, 
sonnant ainsi le glas de l’universalité des droits de l’Homme ? 

Disons-le d’emblée : ni ce constat ni ce postulat, formulés à dessein sur un mode hypothé-
tique, ne nous paraissent correspondre à une réalité qui est beaucoup plus nuancée. D’abord, 
l’histoire des droits de l’Homme a été jalonnée d’une série d’étapes qui témoignent d’un 
mouvement dialectique plutôt que d’une évolution linéaire, faisant alterner formulations uni-
versalistes et formulations spécifiques sans qu’on puisse assimiler les secondes à un recul des 
droits. Ensuite et surtout, l’idée d’un antagonisme de principe entre droits « universels » et 
droits « catégoriels » ne résiste pas à une analyse un peu poussée de la substance de ces droits 
dits « catégoriels » – au demeurant très hétérogènes et dont certains ne sont que la simple dé-
clinaison concrète des droits universels – ni à la mise en lumière de leur fonction, la prise en 
compte des particularismes s’avérant parfois être la condition d’une universalité véritable. 

Retour	sur	l’histoire	:	un	mouvement	dialectique			

Si on tente de retracer la généalogie des droits de l’Homme, on trouve d’abord des textes 
qui consacrent des droits que l’on peut considérer comme catégoriels. C’est évident pour la 
Magna Carta de 1215 qui énumère les privilèges accordés à l’Église d’Angleterre, à la cité de 
Londres, aux marchands, aux seigneurs féodaux. Ça l’est aussi, quoique différemment, pour 
les textes anglais ultérieurs comme la Petition of Rights (1628) ou le Bill of Rights (1689) : 
contrairement aux déclarations de la fin du XVIIIe siècle, ils n’entendent pas proclamer des 
principes abstraits et universellement valables mais remédier à des abus précis et garantir les 
libertés des Anglais ici et maintenant. 

Avec la Déclaration des droits de l’Homme de 1789, la perspective change radicalement. 
La Déclaration de 1789 proclame des droits qui, inhérents à la nature humaine, sont nécessai-
rement universels et valent pour tous les Hommes de tous les pays et de toutes les époques. 
L’universalité des droits proclamés découle aussi de ce que la Déclaration s’adresse à des 
sujets abstraits, à des individus dont les différences ou les appartenances n’ont pas à être 
prises en compte. C’est ainsi qu’il faut entendre la proclamation qui affirme solennellement 
que « la loi doit être la même pour tous » et qui vise avant tout à rappeler que tous les indivi-
dus, égaux par essence, doivent être traités de façon identique.  

Les différences, les particularismes de groupe sont donc gommés au nom à la fois de 
l’unité de la nature humaine et de l’égalité de tous les êtres humains.  



 2 

Cette conception universaliste, étroitement liée à la philosophie du droit naturel et qui ins-
pire aussi, quoique de façon moins affirmée, les déclarations américaines1, ne survivra pas à 
la Révolution : avec la référence au droit naturel disparaît la vocation à l’universalité : ce sont 
au mieux les droits des Français que les constitutions ultérieures – qu’elles soient monar-
chiques, impériales ou républicaines – se contentent d’exposer.  

Lorsque la préoccupation pour les droits de l’Homme ressurgit, en France, en 1848, elle 
s’exprime en des termes sensiblement différents. La constitution de la Seconde République 
parle des rapports entre patron et ouvrier, de l’assistance aux enfants abandonnés, elle évoque 
les infirmes, les vieillards, les chômeurs sans ressources… La reconnaissance des droits éco-
nomiques et sociaux favorise, même si elle n’en est pas le seul facteur, une mutation dans la 
façon de penser les droits de l’Homme. Les titulaires de ces droits ne sont plus des hommes 
abstraits, ce sont des hommes concrets, saisis dans leur singularité de travailleurs ou de chô-
meurs, de malades ou de bien portants, de femmes ou d’enfants… Les droits de l’Homme ne 
visent plus l’Homme pris dans son essence et sa totalité, mais des catégories d’êtres humains ; 
ils ne postulent plus une nature humaine éternelle et immuable puisqu’ils prennent au con-
traire en considération les besoins d’individus situés dans un environnement social éminem-
ment variable.  

Plus récemment, un autre facteur est venu renforcer le développement de droits en appa-
rence « catégoriels ». On vise ici la tendance contemporaine des mouvements contestataires à 
emprunter le langage des droits de l’Homme et à énoncer leurs revendications en termes de 
droits subjectifs : les groupes féministes, les mouvements de défense des chômeurs, des ho-
mosexuels, des prisonniers – ont placé leurs luttes sur le terrain du droit, réclamant 
l’inscription dans la loi des droits dont ils revendiquent le respect. Ce phénomène concourt à 
l’impression d’un foisonnement de droits catégoriels – sans qu’on doive pour autant en dé-
duire, comme on le dira plus loin, une remise en cause des droits universels.  

L’histoire de la protection internationale des droits de l’Homme est marquée par ce même 
mouvement dialectique. Les premières initiatives de la communauté internationale ne visaient 
pas à protéger les droits de l’Homme en général, mais des catégories de personnes particuliè-
rement vulnérables, à l’image de la première Convention de Genève signée en 1864 sur la 
protection des blessés en temps de guerre, qui annonce le développement futur du droit inter-
national humanitaire. Dans l’entre-deux guerres, la Société des Nations reçoit la mission de 
veiller au sort des populations des pays sous mandat et de contrôler l’application des traités 
concernant les minorités nationales ; elle prend également des initiatives pour améliorer le 
sort des réfugiés. Parallèlement, sous l’égide de l’Organisation internationale du travail (OIT), 
créée en 1919, sont élaborées les premières conventions visant la protection des travailleurs. 

La Déclaration universelle de 1948, point de départ du développement de la protection in-
ternationale des droits de l’Homme, marque une étape nouvelle. Rompant avec la démarche 
antérieure, elle entend protéger tous les droits de tous les êtres humains sans distinction, dans 
tous les pays, quels que soient leur sexe, leur origine, leur condition sociale, leur religion, leur 
langage et leurs convictions politiques, quels que soient les groupes – famille, cité, profession, 
confession, nation…– auxquels ils peuvent par ailleurs appartenir. Cette visée universelle se 
traduit dans les formules utilisées : « tous les êtres humains », « toute personne », « tout indi-
vidu », « chacun », « tous » ou « quiconque ».  

Si les deux Pactes de 1966 qui visent à mettre en œuvre la Déclaration universelle se si-
tuent dans cette même perspective, les dizaines de conventions conclues après 1945 sous 
l’égide de l’ONU ou de ses institutions spécialisées visent en revanche soit des violations spé-
cifiques et particulièrement graves des droits de l’Homme (le génocide, la torture, les dispari-

                                                
1 La première et la plus célèbre est la Déclaration des droits de l’État de Virginie de 1776, dont l’intitulé 

exact est : « Déclaration des droits qui doivent nous appartenir, à nous et à notre postérité » [souligné par nous]. 



 3 

tions forcées…), soit des catégories de personnes qui risquent plus que d’autres d’être vic-
times de discriminations ou d’atteintes à leurs droits fondamentaux, telles la Convention de 
Genève sur les réfugiés de 1951, les deux Conventions de 1965 et 1979 sur l’élimination de 
toutes les formes de discrimination raciale et sur l’élimination de toutes les formes de discri-
mination à l’égard des femmes, ou encore la Convention relative aux droits de l’enfant de 
1989.  

Cette évolution se repère également en ce qui concerne la protection internationale des mi-
norités. Au sortir de la Première Guerre mondiale, les traités de paix et les traités de minorités 
contiennent des clauses qui reconnaissent à celles-ci, outre le droit à l’égalité civile et poli-
tique, une série de droits spécifiques tels que la liberté religieuse, le libre usage de la langue 
maternelle, la liberté d’enseignement, parfois l’autonomie locale. Dans les traités de paix si-
gnés après 1945, en revanche, les principales obligations faites aux États visent à assurer aux 
membres des minorités la jouissance des droits de l’Homme, sans distinction de race, de 
langue ou de religion.  

De façon générale, la question des minorités est éclipsée au lendemain de la Seconde 
Guerre mondiale, où l’on éprouve davantage le besoin d’insister sur ce qui rapproche les 
hommes que sur ce qui les sépare, par le souci de mettre en place un système de protection 
des droits de l’Homme sur une base universelle. La Déclaration universelle de 1948 est donc 
muette sur la question des minorités et se borne à affirmer un principe –  universel – de non 
discrimination et à interdire toute distinction, notamment de race, de couleur, de langue, de 
religion, d’origine ou de naissance. Le Pacte relatif aux droits civils et politiques de 1966 con-
tient simplement un article 27 qui interdit aux États, là où il existe des minorités ethniques, 
religieuses ou linguistiques, de priver les membres de ces minorités « du droit d’avoir, en 
commun avec les autres membres de leur groupe, leur propre vie culturelle, de professer et de 
pratiquer leur propre religion, ou d’employer leur propre langue ». 

C’est plus tard, avec l’effondrement des régimes communistes et la multiplication des con-
flits ethniques qui l’accompagne que va émerger à nouveau le problème des minorités au ni-
veau international. Après une longue gestation, la « Déclaration des droits des personnes ap-
partenant à des minorités nationales, ethniques, religieuses et linguistiques » est votée en 1992 
par l’Assemblée générale des Nations unies, traduisant la prise de conscience que la recon-
naissance des droits des minorités fait partie intégrante du respect des droits de l’Homme. 

* 
Parler d’évolution dialectique, c’est laisser entendre que si, historiquement, le passage de 

la protection de droits catégoriels à la reconnaissance de droits universellement valables a 
représenté un progrès dans la promotion des droits de l’Homme, la reformulation de ces droits 
pour prendre en compte les besoins ou les caractéristiques spécifiques de catégories d’êtres 
humains, sous des formes au demeurant très hétérogènes, ne peut être assimilée à une régres-
sion ou un abandon de l’ambition universaliste. C’est ce que nous nous proposons de démon-
trer. 

 

Un	antagonisme	plus	apparent	que	réel	

Les droits catégoriels sont antagoniques avec les droits universels s’ils conduisent à réser-
ver aux membres d’un groupe des droits dont les autres ne peuvent pas se prévaloir. Ce type 
de droits catégoriels a existé dans le passé sous la forme de privilèges réservés aux « puis-
sants » : suffrage censitaire, droits de l’époux dans le Code civil, droits des Européens dans 
les colonies… Ce n’est évidemment plus le cas aujourd’hui. Reste que l’expression « droits 
catégoriels », loin de correspondre à une notion uniforme, recouvre des réalités très diverses. 
Nous proposons ainsi de faire une distinction entre les droits catégoriels qui restent universels 



 4 

malgré leur formulation concrète, les droits catégoriels destinés à rendre plus effective 
l’universalité des droits, les droits effectivement catégoriels car reconnus de façon spécifique 
à des groupes qui réclament la reconnaissance de leur identité propre.  

Des	droits	catégoriels	universels	

Les personnes auxquelles se réfère le Préambule de 1946 – les « hommes persécutés » qui 
ont droit d’asile sur le territoire de la République, les travailleurs, les familles, les enfants, les 
femmes en tant que mères… – comme avant lui la constitution de 1848 parlait des infirmes, 
des vieillards ou des chômeurs sans ressources, sont certes saisies dans leur singularité de 
travailleurs, de chômeurs, d’enfants, de vieillards, de persécutés… Mais les droits ainsi énon-
cés n’en restent pas moins universels. Reconnaître les droits des travailleurs, des chômeurs, 
des jeunes, des personnes âgées, des handicapés, des malades, des mères, c’est reconnaître des 
droits à tous les êtres humains, à l’ensemble des individus qui composent la société, mais sai-
sis dans l’une de leurs qualités – temporaire ou contingente. L’énumération est plus englo-
bante qu’excluante. Il en est de même lorsque le Pacte international sur les droits écono-
miques, sociaux et culturels prévoit que tous les travailleurs doivent obtenir un salaire équi-
table qui leur procure une existence décente ainsi qu’à leur famille. La mutation dans la for-
mulation des droits ne remet pas en cause leur universalité, même si on ne peut plus les ratta-
cher à une « nature humaine » intemporelle et identiquement présente chez tous les Hommes.  

Notons par ailleurs que des revendications exprimées sur un mode apparemment catégoriel 
ne visent souvent qu’à réclamer l’application réellement universelle des droits revendiqués. 
Ainsi, défendre les droits des femmes, c’est demander qu’elles jouissent de façon générale de 
droits identiques à ceux des hommes2 ; défendre les « droits des homosexuels », c’est deman-
der qu’ils bénéficient des mêmes droits que le reste de la population – majoritairement hétéro-
sexuelle – et non pas exiger qu’on leur accorde des droits spécifiques ; défendre les droits des 
étrangers, c’est réclamer, sinon idéalement l’égalité des droits, pour l’instant hors de portée, 
du moins un rapprochement de leur condition avec celle des nationaux ; défendre les droits 
des prisonniers, c’est demander la mise en place d’un système plus respectueux de leurs droits 
fondamentaux que le régime d’exception auxquels ils sont soumis. 

Des	droits	catégoriels	destinés	à	rendre	effectifs	les	droits	universels		

Un mode d’énonciation « catégoriel » apparaît dans certains cas comme une façon de 
prendre en compte la vulnérabilité de certains groupes dans le but de garantir l’effectivité vé-
ritable des droits proclamés comme universels sur une base d’égalité : c’est le cas des législa-
tions antidiscriminatoires qui désignent, en vue de leur accorder une protection spécifique, les 
catégories de personnes les plus exposées à la discrimination : femmes, Noirs, Arabes, homo-
sexuels, malades… 

C’est le cas aussi des dispositions conventionnelles ou législatives édictées dans un but de 
protection. Ainsi, la reconnaissance des droits de l’enfant par la Convention de 1989 est une 
façon de prendre acte de leur vulnérabilité particulière pour réaffirmer, d’une part, qu’ils 
jouissent de l’intégralité des droits de l’Homme (droit au respect de la vie privée et familiale, 
droit à un nom et à une nationalité, liberté de pensée et de religion, droit à la santé, droit à 
l’éducation…) et, de l’autre, qu’on doit leur accorder la protection spécifique dont ils ont be-
soin en raison de leur minorité (protection contre les violences, notamment sexuelles, les 
mauvais traitements, l’exploitation…). De même, la prise en compte des contraintes résultant 

                                                
2 Même un droit apparemment aussi spécifique que le « droit à l’avortement » n’est à notre sens que la décli-

naison de droits universels : le droit de disposer de son corps et le droit au respect de sa vie privée qui implique 
de pouvoir décider librement d’avoir ou non des enfants. 



 5 

pour les femmes de la gestation est nécessaire pour leur assurer l’égalité des droits, notam-
ment dans la sphère professionnelle3.    

La même remarque vaut pour la Convention sur l’élimination de toutes les formes de dis-
crimination à l’égard des femmes de 1979 et la Convention sur toutes les formes de discrimi-
nation raciale de 1965 qui ont pour finalité, comme le rappelle leur intitulé, de permettre aux 
femmes, dans un cas, aux victimes désignées de la discrimination raciale, de l’autre, d’exercer 
effectivement l’intégralité des droits de l’Homme tels qu’ils sont énumérés dans la Déclara-
tion universelle de 1948.  

Ces deux Conventions autorisent les États à prendre des « mesures spéciales », conçues 
comme des mesures de rattrapage, « visant à accélérer l’instauration d’une égalité de fait entre 
les hommes et les femmes » ou « à assurer comme il convient le progrès de certains groupes 
raciaux ou ethniques ou d’individus ayant besoin de la protection qui peut être nécessaire pour 
leur garantir la jouissance et l’exercice des droits de l’homme et des libertés fondamentales 
dans des conditions d’égalité ». Des dispositions analogues existent dans le droit de l’Union 
européenne : au départ, il s’est agi d’assurer aux femmes l’« égalité des chances », au-delà de 
la seule « égalité de traitement » ; depuis l’entrée en vigueur du traité d’Amsterdam la mise en 
place d’« actions positives » ou de « mesures spécifiques » est prévue par les directives adop-
tées dans le cadre de la lutte contre les discriminations afin de prévenir ou compenser des dé-
savantages liés non seulement au sexe mais aussi à la race ou à l’origine ethnique, à la reli-
gion, à l’âge, au handicap ou à l’orientation sexuelle.  

Mais si ces mesures préférentielles peuvent être qualifiées de « droits catégoriels », 
puisqu’elles reviennent à accorder des droits spécifiques à des catégories de personnes, elles 
ne sont pas pour autant antinomiques avec les droits universels qu’elles contribuent à rendre 
effectifs : elles tirent les conséquences de ce que l’égalité juridique que consacre la formula-
tion universelle de la règle ne suffit pas à garantir l’égalité réelle. 

Un constat analogue a présidé au combat mené pour la « parité » qui suppose de catégori-
ser les citoyens comme « hommes » ou « femmes », donc de rompre avec le postulat du ci-
toyen abstrait et les présupposés du « modèle républicain ». Il est vrai que certains plaidoyers 
pour la parité se situent clairement sur un terrain « différentialiste » : c’est le cas lorsqu’on 
justifie l’objectif d’une représentation égale des hommes et des femmes par l’existence d’une 
différence irréductible entre les deux sexes qui mériterait d’autant plus d’être prise en compte 
au niveau de la représentation politique que les femmes auraient des qualités, des centres 
d’intérêt, des modes de raisonnement qui modifient leur façon de faire de la politique. 

Mais la parité peut également se justifier par des arguments de type universaliste dès lors 
qu’elle vise à permettre aux femmes d’exercer effectivement les droits qui leur sont reconnus 
théoriquement. Dans cette optique, la parité est un moyen faire advenir concrètement la di-
mension universelle de la citoyenneté et de mettre fin à l’hypocrisie d’un universalisme abs-
trait qui s’accommode de la sous-représentation massive des femmes dans les instances poli-
tiques. 

Un autre domaine où l’on a vu ressurgir les droits catégoriels est celui de la protection so-
ciale. La mise en place, sur une base universaliste, d’un système de sécurité sociale destiné à 
couvrir « l’ensemble de la population du pays contre l’ensemble des facteurs d’insécurité  » a 
contribué à garantir l’universalité des droits sociaux, rompant ainsi avec le système de 
l’assistance accordée aux personnes dans le besoin, qui n’était qu’une forme modernisée de 
l’ancienne charité. Mais la montée des phénomènes d’exclusion conjuguée avec la crise des 

                                                
3 La Cour de justice des Communautés europénnes a ainsi jugé que constituait une discrimination fondée sur 

le sexe le fait pour un employeur, utilisant une clause contractuelle qui lui permettait de licencier les travailleurs 
après un nombre déterminé de semaines d’absence continue, d’avoir licencié une travailleuse enceinte en raison 
d’absences dues à l'incapacité de travail découlant de son état de grossesse (CJCE, 30 juin 1994, Brown). 



 6 

systèmes de protection sociale a conduit à la multiplication des prestations ciblées en faveur 
des plus démunis. Le ciblage, qui revient à reconnaître des « droits catégoriels », rompt assu-
rément avec le modèle universel mis en place après la guerre et qu’on avait progressivement 
perfectionné. Mais si l’on veut garantir plus efficacement les droits des personnes les plus 
vulnérables, ne faut-il pas se résoudre à concevoir l’universalité autrement que sous la forme 
de prestations uniformes pour tous et tenter de combiner les deux systèmes, comme le suggère 
le Comité des droits économiques, sociaux et culturels4 ? Si les États, rappelle-t-il, doivent 
garantir le droit de tous à la sécurité sociale, sans discrimination aucune, de droit ou de fait, ils 
doivent aussi être « spécialement attentifs aux individus et aux groupes qui éprouvent des 
difficultés à exercer ce droit », comme les femmes, les chômeurs, les travailleurs du secteur 
informel, les travailleurs à domicile, les personnes âgées, les enfants ou encore les groupes 
minoritaires, les réfugiés, les étrangers ou les détenus.  

Les	droits	catégoriels	liées	à	des	appartenances	identitaires	

La situation est différente lorsque les droits catégoriels concernent les membres dont 
l’appartenance à un groupe repose sur une affiliation identitaire : la rupture avec le modèle  
universaliste est ici incontestable puisqu’il s’agit bien de reconnaître des droits fondés sur une 
différence revendiquée comme telle et non pas de permettre l’accès à des droits reconnus à 
tous. 

La question se pose néanmoins de savoir si, pour respecter en chaque individu sa part 
d’altérité, on ne doit pas accepter de prendre en compte des appartenances constitutives des 
identités individuelles et même faire une place aux identités collectives. Et donc, par voie de 
conséquence, reconnaître des droits spécifiques aux membres de groupes minoritaires.  

La Déclaration des droits des personnes appartenant à des minorités nationales, ethniques, 
religieuses et linguistiques adoptée en 1992 demande aux États de protéger l’existence et 
l’identité nationale ou ethnique, culturelle, religieuse ou linguistique des minorités, de prendre 
des mesures pour que les personnes concernées puissent exercer « intégralement et effective-
ment » l’ensemble des droits et libertés sans discrimination, mais aussi pour leur permettre 
« d’exprimer leurs propres particularités et de développer leur culture, leur langue, leurs tradi-
tions et leurs coutumes ». Sont donc ici conjugués droits universels et droits spécifiques. Mais 
en cas de conflit, les droits universels l’emportent sur les droits spécifiques car le droit des 
minorités de développer leurs traditions et leurs coutumes cède dans le cas où ces pratiques 
spécifiques « sont contraires aux normes internationales » (art. 4, al. 2). 

De même, dans la Déclaration sur les droits des peuples autochtones, adoptée en 2007, on 
trouve proclamés conjointement le droit à l’égalité et le droit à la différence, des droits uni-
versels et des droits spécifiques. L’Assemblée générale reconnaît le droit de tous les peuples 
« d’être différents, de s’estimer différents et d’être respectés en tant que tels », elle proclame 
qu’ils ont des droits collectifs « indispensables à leur existence, à leur bien-être et à leur déve-
loppement intégral en tant que peuples » : droits culturels, destinés à préserver leur identité, 
droits de nature politique comme le droit à l’autodétermination, impliquant le droit d’avoir 
des institutions politiques, juridiques, économiques, sociales et culturelles distinctes, droit aux 
terres… Mais ici encore la priorité est donnée, en cas de conflit, aux droits universels : la con-
servation des coutumes et traditions doit se faire « en conformité avec les normes internatio-
nales relative aux droits de l’homme » (art. 34), et le dernier article de la Déclaration précise 
explicitement que, « dans l’exercice des droits énoncés dans la présente Déclaration, les droits 
de l’Homme et les libertés fondamentales de tous sont respectés » (art. 46).  

La revendication par les membres des groupes minoritaires du droit de préserver leur iden-
tité heurte de front, au moins en apparence, le postulat universaliste puisqu’elle suppose la 

                                                
4  Observation générale n° 19 sur le droit à la sécurité sociale, novembre 2007, §§ 29 et s. 



 7 

reconnaissance de droits spécifiques, qui leur sont réservés. Pourtant, si l’on admet que les 
hommes ne sont pas seulement des citoyens abstraits mais aussi des individus porteurs d’une 
histoire et d’une culture singulières, la prise en compte des appartenances ne signifie pas né-
cessairement l’abandon de l’idéal universaliste : car en occultant les aspirations des groupes 
minoritaires, on prive les membres de ces groupes de la possibilité d’exercer un certain 
nombre de droits fondamentaux, notamment d’ordre culturel et politique, pourtant proclamés 
comme universels. Dans cette perspective, la reconnaissance de droits spécifiques – donc 
« catégoriels » – peut être considérée comme la condition de l’universalité effective des droits 
de l’homme et s’inscrire dans une conception de l’universalité moins abstraite, construite sur 
l’acceptation des différences plutôt que sur leur négation. 

* 

Quels enseignements peut-on tirer de la typologie que l’on vient d’esquisser s’agissant des 
« droits des femmes » ? L’expression renvoie en premier lieu – et avant tout – à l’idée que les 
femmes doivent avoir les mêmes droits que les hommes, qu’elles doivent pouvoir jouir des 
droits réputés universels à égalité avec les hommes. Dans cette première acception, les 
« droits des femmes » ne sauraient à l’évidence être assimilés à des droits « catégoriels ». Les 
« droits des femmes » peuvent aussi recouvrir, en second lieu, des droits spécifiques : les uns 
visent à prendre en considération les contraintes directement liées à la gestation, les autres, 
qualifiées dans les textes de « mesures spécifiques » ou d’« actions positives », à compenser –
en principe temporairement – les désavantages liés au genre qui, bien au-delà de la « diffé-
rence » biologique, découlent d’un long passé d’oppression et de relégation dans la sphère 
domestique. Droits catégoriels ? Oui, certes, dans leur énonciation, mais non dans leur finali-
té, puisqu’il s’agit bien d’établir les conditions d’une égalité effective, de garantir dans les 
faits l’universalité des droits que l’égalité juridique n’est pas en mesure d’assurer.  

Y a-t-il des « droits des femmes » qui s’apparenteraient à des droits identitaires parce 
qu’ils ne seraient revendiqués que par et pour les femmes, de façon pérenne et non pas tempo-
raire, en raison d’une différence fondée en nature ou en culture qui en ferait un groupe à part 
dans la société ? Certains des arguments avancés pour justifier la parité paraissent aller en ce 
sens : on a ainsi fait valoir que la représentation égale des deux sexes dans les instances poli-
tiques était une nécessité en soi parce que l’humanité s’incarne dans des hommes et des 
femmes ou encore, dans une perspective ouvertement différentialiste, parce qu’il existerait 
entre les hommes et les femmes une différence irréductible qui s’enracine dans la nature et 
transcende donc l’évolution historique. Mais cette conception - minoritaire - n’est pas celle 
qui l’a emporté dans la mise en œuvre de la parité.  

En résumé, l’idée que les « droits des femmes » seraient des droits catégoriels antago-
niques des droits universels ne résiste pas à une analyse un peu plus fine du contenu et de la 
finalité de droits qui ne sont catégoriels qu’en apparence.  


