Penser les droits catégoriels dans leur rapport a I’universalité
Daniéle Lochak

Professeure émérite de I’Université Paris Ouest — Nanterre La Défense
Membre du CREDOF

in Revue des Droits de [’Homme, n° 3, juin 2013, « Les droits des femmes face a 1’essor de
I’intérét de I’enfant », (en ligne : http://revdh.org/2-les-numeros-de-la-revue-des-droits-de-
lhomme-2/numero-3-juin-2013/)

Droits des femmes, droits des enfants, droits des homosexuels, droits des travailleurs ou
encore droits des minorités... L’¢ére des « droits [de ’Homme] catégoriels » aurait-elle succé-
dé a I’¢re des « droits [de ’Homme] universels » ?

Parler de « droits catégoriels », n’est-ce pas postuler 1’existence de droits qui ne seraient
plus revendiqués par tous ni applicables a tous mais seulement a des catégories d’individus,
sonnant ainsi le glas de I’universalité des droits de I’Homme ?

Disons-le d’emblée : ni ce constat ni ce postulat, formulés a dessein sur un mode hypothé-
tique, ne nous paraissent correspondre a une réalité qui est beaucoup plus nuancée. D’abord,
I’histoire des droits de ’Homme a été jalonnée d’une série d’étapes qui témoignent d’un
mouvement dialectique plutdt que d’une évolution linéaire, faisant alterner formulations uni-
versalistes et formulations spécifiques sans qu’on puisse assimiler les secondes a un recul des
droits. Ensuite et surtout, I’idée d’un antagonisme de principe entre droits « universels » et
droits « catégoriels » ne résiste pas a une analyse un peu poussée de la substance de ces droits
dits « catégoriels » — au demeurant trés hétérogénes et dont certains ne sont que la simple d¢-
clinaison concréete des droits universels — ni a la mise en lumiére de leur fonction, la prise en
compte des particularismes s’avérant parfois étre la condition d’une universalité véritable.

Retour sur I'histoire : un mouvement dialectique

Si on tente de retracer la généalogie des droits de ’Homme, on trouve d’abord des textes
qui consacrent des droits que I’on peut considérer comme catégoriels. C’est évident pour la
Magna Carta de 1215 qui énumére les priviléges accordés a I’Eglise d’Angleterre, a la cité de
Londres, aux marchands, aux seigneurs féodaux. Ca I’est aussi, quoique différemment, pour
les textes anglais ultérieurs comme la Petition of Rights (1628) ou le Bill of Rights (1689) :
contrairement aux déclarations de la fin du XVIII® siécle, ils n’entendent pas proclamer des
principes abstraits et universellement valables mais remédier a des abus précis et garantir les
libertés des Anglais ici et maintenant.

Avec la Déclaration des droits de ’'Homme de 1789, la perspective change radicalement.
La Déclaration de 1789 proclame des droits qui, inhérents a la nature humaine, sont nécessai-
rement universels et valent pour tous les Hommes de tous les pays et de toutes les époques.
L’universalité des droits proclamés découle aussi de ce que la Déclaration s’adresse a des
sujets abstraits, a des individus dont les différences ou les appartenances n’ont pas a étre
prises en compte. C’est ainsi qu’il faut entendre la proclamation qui affirme solennellement
que « la loi doit étre la méme pour tous » et qui vise avant tout a rappeler que tous les indivi-
dus, égaux par essence, doivent étre traités de fagon identique.

Les différences, les particularismes de groupe sont donc gommés au nom a la fois de
I’unité de la nature humaine et de I’égalité de tous les étres humains.



Cette conception universaliste, étroitement liée a la philosophie du droit naturel et qui ins-
pire aussi, quoique de fagon moins affirmée, les déclarations américaines!, ne survivra pas a
la Révolution : avec la référence au droit naturel disparait la vocation a 1’'universalité : ce sont
au mieux les droits des Francgais que les constitutions ultérieures — qu’elles soient monar-
chiques, impériales ou républicaines — se contentent d’exposer.

Lorsque la préoccupation pour les droits de I’Homme ressurgit, en France, en 1848, elle
s’exprime en des termes sensiblement différents. La constitution de la Seconde République
parle des rapports entre patron et ouvrier, de I’assistance aux enfants abandonnés, elle évoque
les infirmes, les vieillards, les chomeurs sans ressources... La reconnaissance des droits éco-
nomiques et sociaux favorise, méme si elle n’en est pas le seul facteur, une mutation dans la
fagon de penser les droits de ’Homme. Les titulaires de ces droits ne sont plus des hommes
abstraits, ce sont des hommes concrets, saisis dans leur singularité de travailleurs ou de cho-
meurs, de malades ou de bien portants, de femmes ou d’enfants... Les droits de ’'Homme ne
visent plus I’Homme pris dans son essence et sa totalité, mais des catégories d’étres humains ;
ils ne postulent plus une nature humaine éternelle et immuable puisqu’ils prennent au con-
traire en considération les besoins d’individus situés dans un environnement social éminem-
ment variable.

Plus récemment, un autre facteur est venu renforcer le développement de droits en appa-
rence « catégoriels ». On vise ici la tendance contemporaine des mouvements contestataires a
emprunter le langage des droits de I’Homme et a énoncer leurs revendications en termes de
droits subjectifs : les groupes féministes, les mouvements de défense des chomeurs, des ho-
mosexuels, des prisonniers — ont placé leurs luttes sur le terrain du droit, réclamant
I’inscription dans la loi des droits dont ils revendiquent le respect. Ce phénomeéne concourt a
I’impression d’un foisonnement de droits catégoriels — sans qu’on doive pour autant en d¢-
duire, comme on le dira plus loin, une remise en cause des droits universels.

L’histoire de la protection internationale des droits de I’Homme est marquée par ce méme
mouvement dialectique. Les premiéres initiatives de la communauté internationale ne visaient
pas a protéger les droits de ’'Homme en général, mais des catégories de personnes particulie-
rement vulnérables, a ’image de la premiére Convention de Geneéve signée en 1864 sur la
protection des blessés en temps de guerre, qui annonce le développement futur du droit inter-
national humanitaire. Dans 1’entre-deux guerres, la Société des Nations regoit la mission de
veiller au sort des populations des pays sous mandat et de controler I’application des traités
concernant les minorités nationales ; elle prend également des initiatives pour améliorer le
sort des réfugiés. Parallélement, sous 1’égide de 1’Organisation internationale du travail (OIT),
créée en 1919, sont élaborées les premicres conventions visant la protection des travailleurs.

La Déclaration universelle de 1948, point de départ du développement de la protection in-
ternationale des droits de ’Homme, marque une étape nouvelle. Rompant avec la démarche
antérieure, elle entend protéger tous les droits de tous les étres humains sans distinction, dans
tous les pays, quels que soient leur sexe, leur origine, leur condition sociale, leur religion, leur
langage et leurs convictions politiques, quels que soient les groupes — famille, cité, profession,
confession, nation...— auxquels ils peuvent par ailleurs appartenir. Cette visée universelle se
traduit dans les formules utilisées : « tous les étres humains », « toute personne », « tout indi-
vidu », « chacun », « tous » ou « quiconque ».

Si les deux Pactes de 1966 qui visent a mettre en ceuvre la Déclaration universelle se si-
tuent dans cette méme perspective, les dizaines de conventions conclues apres 1945 sous
I’égide de I’ONU ou de ses institutions spécialisées visent en revanche soit des violations spé-
cifiques et particulierement graves des droits de ’'Homme (le génocide, la torture, les dispari-

ILa premiére et la plus célébre est la Déclaration des droits de I’Etat de Virginie de 1776, dont I’intitulé
exact est : « Déclaration des droits qui doivent nous appartenir, a nous et a notre postérité » [souligné par nous].

2



tions forcées...), soit des catégories de personnes qui risquent plus que d’autres d’étre vic-
times de discriminations ou d’atteintes a leurs droits fondamentaux, telles la Convention de
Geneve sur les réfugiés de 1951, les deux Conventions de 1965 et 1979 sur 1’élimination de
toutes les formes de discrimination raciale et sur 1’élimination de toutes les formes de discri-
mination a I’égard des femmes, ou encore la Convention relative aux droits de 1’enfant de
1989.

Cette évolution se repere également en ce qui concerne la protection internationale des mi-
norités. Au sortir de la Premiére Guerre mondiale, les traités de paix et les traités de minorités
contiennent des clauses qui reconnaissent a celles-ci, outre le droit a 1’égalité civile et poli-
tique, une série de droits spécifiques tels que la liberté religieuse, le libre usage de la langue
maternelle, la liberté d’enseignement, parfois I’autonomie locale. Dans les traités de paix si-
gnés aprés 1945, en revanche, les principales obligations faites aux Etats visent a assurer aux
membres des minorités la jouissance des droits de I’Homme, sans distinction de race, de
langue ou de religion.

De fagon générale, la question des minorités est éclipsée au lendemain de la Seconde
Guerre mondiale, ou I’on éprouve davantage le besoin d’insister sur ce qui rapproche les
hommes que sur ce qui les sépare, par le souci de mettre en place un systéme de protection
des droits de ’Homme sur une base universelle. La Déclaration universelle de 1948 est donc
muette sur la question des minorités et se borne a affirmer un principe — universel — de non
discrimination et a interdire toute distinction, notamment de race, de couleur, de langue, de
religion, d’origine ou de naissance. Le Pacte relatif aux droits civils et politiques de 1966 con-
tient simplement un article 27 qui interdit aux Etats, 1a ou il existe des minorités ethniques,
religieuses ou linguistiques, de priver les membres de ces minorités « du droit d’avoir, en
commun avec les autres membres de leur groupe, leur propre vie culturelle, de professer et de
pratiquer leur propre religion, ou d’employer leur propre langue ».

C’est plus tard, avec I’effondrement des régimes communistes et la multiplication des con-
flits ethniques qui I’accompagne que va émerger a nouveau le probléme des minorités au ni-
veau international. Aprés une longue gestation, la « Déclaration des droits des personnes ap-
partenant a des minorités nationales, ethniques, religieuses et linguistiques » est votée en 1992
par I’Assemblée générale des Nations unies, traduisant la prise de conscience que la recon-
naissance des droits des minorités fait partie intégrante du respect des droits de I’Homme.

*

Parler d’évolution dialectique, c’est laisser entendre que si, historiquement, le passage de
la protection de droits catégoriels a la reconnaissance de droits universellement valables a
représenté un progres dans la promotion des droits de I’Homme, la reformulation de ces droits
pour prendre en compte les besoins ou les caractéristiques spécifiques de catégories d’étres
humains, sous des formes au demeurant trés hétérogenes, ne peut étre assimilée a une régres-
sion ou un abandon de I’ambition universaliste. C’est ce que nous nous proposons de démon-
trer.

Un antagonisme plus apparent que réel

Les droits catégoriels sont antagoniques avec les droits universels s’ils conduisent a réser-
ver aux membres d’un groupe des droits dont les autres ne peuvent pas se prévaloir. Ce type
de droits catégoriels a existé dans le passé sous la forme de priviléges réservés aux « puis-
sants » : suffrage censitaire, droits de 1I’époux dans le Code civil, droits des Européens dans
les colonies... Ce n’est évidemment plus le cas aujourd’hui. Reste que 1’expression « droits
catégoriels », loin de correspondre a une notion uniforme, recouvre des réalités trés diverses.
Nous proposons ainsi de faire une distinction entre les droits catégoriels qui restent universels



malgré leur formulation concréte, les droits catégoriels destinés a rendre plus effective
I’universalité des droits, les droits effectivement catégoriels car reconnus de fagon spécifique
a des groupes qui réclament la reconnaissance de leur identité propre.

Des droits catégoriels universels

Les personnes auxquelles se référe le Préambule de 1946 — les « hommes persécutés » qui
ont droit d’asile sur le territoire de la République, les travailleurs, les familles, les enfants, les
femmes en tant que méres... — comme avant lui la constitution de 1848 parlait des infirmes,
des vieillards ou des chomeurs sans ressources, sont certes saisies dans leur singularité de
travailleurs, de chomeurs, d’enfants, de vieillards, de persécutés... Mais les droits ainsi énon-
cés n’en restent pas moins universels. Reconnaitre les droits des travailleurs, des chomeurs,
des jeunes, des personnes agées, des handicapés, des malades, des méres, ¢’est reconnaitre des
droits a tous les étres humains, a I’ensemble des individus qui composent la société, mais sai-
sis dans I'une de leurs qualités — temporaire ou contingente. L’énumération est plus englo-
bante qu’excluante. Il en est de méme lorsque le Pacte international sur les droits écono-
miques, sociaux et culturels prévoit que tous les travailleurs doivent obtenir un salaire équi-
table qui leur procure une existence décente ainsi qu’a leur famille. La mutation dans la for-
mulation des droits ne remet pas en cause leur universalité, méme si on ne peut plus les ratta-
cher a une « nature humaine » intemporelle et identiquement présente chez tous les Hommes.

Notons par ailleurs que des revendications exprimées sur un mode apparemment catégoriel
ne visent souvent qu’a réclamer 1’application réellement universelle des droits revendiqués.
Ainsi, défendre les droits des femmes, c’est demander qu’elles jouissent de fagon générale de
droits identiques a ceux des hommes? ; défendre les « droits des homosexuels », ¢’est deman-
der qu’ils bénéficient des mémes droits que le reste de la population — majoritairement hétéro-
sexuelle — et non pas exiger qu’on leur accorde des droits spécifiques ; défendre les droits des
étrangers, c’est réclamer, sinon idéalement 1I’égalité des droits, pour I’instant hors de portée,
du moins un rapprochement de leur condition avec celle des nationaux ; défendre les droits
des prisonniers, c¢’est demander la mise en place d’un systéme plus respectueux de leurs droits
fondamentaux que le régime d’exception auxquels ils sont soumis.

Des droits catégoriels destinés a rendre effectifs les droits universels

Un mode d’énonciation « catégoriel » apparait dans certains cas comme une fagon de
prendre en compte la vulnérabilité de certains groupes dans le but de garantir 1’effectivité vé-
ritable des droits proclamés comme universels sur une base d’égalité : c’est le cas des législa-
tions antidiscriminatoires qui désignent, en vue de leur accorder une protection spécifique, les
catégories de personnes les plus exposées a la discrimination : femmes, Noirs, Arabes, homo-
sexuels, malades...

C’est le cas aussi des dispositions conventionnelles ou législatives édictées dans un but de
protection. Ainsi, la reconnaissance des droits de I’enfant par la Convention de 1989 est une
fagon de prendre acte de leur vulnérabilité particuliére pour réaffirmer, d’une part, qu’ils
jouissent de I’intégralité des droits de I’Homme (droit au respect de la vie privée et familiale,
droit @ un nom et a une nationalité, liberté de pensée et de religion, droit a la santé, droit a
I’éducation...) et, de ’autre, qu’on doit leur accorder la protection spécifique dont ils ont be-
soin en raison de leur minorité (protection contre les violences, notamment sexuelles, les
mauvais traitements, I’exploitation...). De méme, la prise en compte des contraintes résultant

2 Méme un droit apparemment aussi spécifique que le « droit a I’avortement » n’est a notre sens que la décli-
naison de droits universels : le droit de disposer de son corps et le droit au respect de sa vie privée qui implique
de pouvoir décider librement d’avoir ou non des enfants.

4



pour les femmes de la gestation est nécessaire pour leur assurer 1’égalité¢ des droits, notam-
ment dans la sphére professionnelle3.

La méme remarque vaut pour la Convention sur I’élimination de toutes les formes de dis-
crimination a I’égard des femmes de 1979 et la Convention sur toutes les formes de discrimi-
nation raciale de 1965 qui ont pour finalité¢, comme le rappelle leur intitulé, de permettre aux
femmes, dans un cas, aux victimes désignées de la discrimination raciale, de 1’autre, d’exercer
effectivement I’intégralité des droits de I’'Homme tels qu’ils sont énumérés dans la Déclara-
tion universelle de 1948.

Ces deux Conventions autorisent les Etats a prendre des « mesures spéciales », congues
comme des mesures de rattrapage, « visant a accélérer 1’instauration d’une égalité de fait entre
les hommes et les femmes » ou « a assurer comme il convient le progres de certains groupes
raciaux ou ethniques ou d’individus ayant besoin de la protection qui peut étre nécessaire pour
leur garantir la jouissance et I’exercice des droits de I’homme et des libertés fondamentales
dans des conditions d’égalité ». Des dispositions analogues existent dans le droit de I’'Union
européenne : au départ, il s’est agi d’assurer aux femmes '« égalité des chances », au-dela de
la seule « égalité de traitement » ; depuis I’entrée en vigueur du traité¢ d’ Amsterdam la mise en
place d’« actions positives » ou de « mesures spécifiques » est prévue par les directives adop-
tées dans le cadre de la lutte contre les discriminations afin de prévenir ou compenser des dé-
savantages liés non seulement au sexe mais aussi a la race ou a I’origine ethnique, a la reli-
gion, a I’age, au handicap ou a I’orientation sexuelle.

Mais si ces mesures préférentielles peuvent étre qualifiées de « droits catégoriels »,
puisqu’elles reviennent a accorder des droits spécifiques a des catégories de personnes, elles
ne sont pas pour autant antinomiques avec les droits universels qu’elles contribuent a rendre
effectifs : elles tirent les conséquences de ce que 1’égalité juridique que consacre la formula-
tion universelle de la régle ne suffit pas a garantir 1’égalité réelle.

Un constat analogue a présidé au combat mené pour la « parité » qui suppose de catégori-
ser les citoyens comme « hommes » ou « femmes », donc de rompre avec le postulat du ci-
toyen abstrait et les présupposés du « modele républicain ». Il est vrai que certains plaidoyers
pour la parité se situent clairement sur un terrain « différentialiste » : c’est le cas lorsqu’on
justifie I’objectif d’une représentation ¢gale des hommes et des femmes par I’existence d’une
différence irréductible entre les deux sexes qui mériterait d’autant plus d’étre prise en compte
au niveau de la représentation politique que les femmes auraient des qualités, des centres
d’intérét, des modes de raisonnement qui modifient leur fagon de faire de la politique.

Mais la parité peut également se justifier par des arguments de type universaliste dés lors
qu’elle vise a permettre aux femmes d’exercer effectivement les droits qui leur sont reconnus
théoriquement. Dans cette optique, la parité est un moyen faire advenir concrétement la di-
mension universelle de la citoyenneté et de mettre fin & ’hypocrisie d’un universalisme abs-
trait qui s’accommode de la sous-représentation massive des femmes dans les instances poli-
tiques.

Un autre domaine ou I’on a vu ressurgir les droits catégoriels est celui de la protection so-
ciale. La mise en place, sur une base universaliste, d’'un systéme de sécurité sociale destiné a
couvrir « ’ensemble de la population du pays contre I’ensemble des facteurs d’insécurité » a
contribu¢ a garantir ’'universalité des droits sociaux, rompant ainsi avec le systeme de
’assistance accordée aux personnes dans le besoin, qui n’était qu’une forme modernisée de
I’ancienne charité. Mais la montée des phénomenes d’exclusion conjuguée avec la crise des

3 La Cour de justice des Communautés europénnes a ainsi jugé que constituait une discrimination fondée sur
le sexe le fait pour un employeur, utilisant une clause contractuelle qui lui permettait de licencier les travailleurs
aprés un nombre déterminé de semaines d’absence continue, d’avoir licencié une travailleuse enceinte en raison
d’absences dues a l'incapacité de travail découlant de son état de grossesse (CJCE, 30 juin 1994, Brown).

5



systémes de protection sociale a conduit a la multiplication des prestations ciblées en faveur
des plus démunis. Le ciblage, qui revient a reconnaitre des « droits catégoriels », rompt assu-
rément avec le modéle universel mis en place aprés la guerre et qu’on avait progressivement
perfectionné. Mais si I’on veut garantir plus efficacement les droits des personnes les plus
vulnérables, ne faut-il pas se résoudre a concevoir I’universalité autrement que sous la forme
de prestations uniformes pour tous et tenter de combiner les deux systémes, comme le suggere
le Comité des droits économiques, sociaux et culturels# ? Si les Etats, rappelle-t-il, doivent
garantir le droit de tous a la sécurité sociale, sans discrimination aucune, de droit ou de fait, ils
doivent aussi étre « spécialement attentifs aux individus et aux groupes qui éprouvent des
difficultés a exercer ce droit », comme les femmes, les chdmeurs, les travailleurs du secteur
informel, les travailleurs a domicile, les personnes agées, les enfants ou encore les groupes
minoritaires, les réfugiés, les étrangers ou les détenus.

Les droits catégoriels liées a des appartenances identitaires

La situation est différente lorsque les droits catégoriels concernent les membres dont
I’appartenance a un groupe repose sur une affiliation identitaire : la rupture avec le modéle
universaliste est ici incontestable puisqu’il s’agit bien de reconnaitre des droits fondés sur une
différence revendiquée comme telle et non pas de permettre 1’acces a des droits reconnus a
tous.

La question se pose néanmoins de savoir si, pour respecter en chaque individu sa part
d’altérité, on ne doit pas accepter de prendre en compte des appartenances constitutives des
identités individuelles et méme faire une place aux identités collectives. Et donc, par voie de
conséquence, reconnaitre des droits spécifiques aux membres de groupes minoritaires.

La Déclaration des droits des personnes appartenant a des minorités nationales, ethniques,
religieuses et linguistiques adoptée en 1992 demande aux Etats de protéger I’existence et
I’identité nationale ou ethnique, culturelle, religieuse ou linguistique des minorités, de prendre
des mesures pour que les personnes concernées puissent exercer « intégralement et effective-
ment » ’ensemble des droits et libertés sans discrimination, mais aussi pour leur permettre
« d’exprimer leurs propres particularités et de développer leur culture, leur langue, leurs tradi-
tions et leurs coutumes ». Sont donc ici conjugués droits universels et droits spécifiques. Mais
en cas de conflit, les droits universels I’emportent sur les droits spécifiques car le droit des
minorités de développer leurs traditions et leurs coutumes céde dans le cas ou ces pratiques
spécifiques « sont contraires aux normes internationales » (art. 4, al. 2).

De méme, dans la Déclaration sur les droits des peuples autochtones, adoptée en 2007, on
trouve proclamés conjointement le droit a 1’égalité et le droit a la différence, des droits uni-
versels et des droits spécifiques. L’Assemblée générale reconnait le droit de tous les peuples
« d’étre différents, de s’estimer différents et d’étre respectés en tant que tels », elle proclame
qu’ils ont des droits collectifs « indispensables a leur existence, a leur bien-étre et a leur déve-
loppement intégral en tant que peuples » : droits culturels, destinés a préserver leur identité,
droits de nature politique comme le droit a I’autodétermination, impliquant le droit d’avoir
des institutions politiques, juridiques, économiques, sociales et culturelles distinctes, droit aux
terres... Mais ici encore la priorité est donnée, en cas de conflit, aux droits universels : la con-
servation des coutumes et traditions doit se faire « en conformité avec les normes internatio-
nales relative aux droits de I’homme » (art. 34), et le dernier article de la Déclaration précise
explicitement que, « dans I’exercice des droits énoncés dans la présente Déclaration, les droits
de ’'Homme et les libertés fondamentales de tous sont respectés » (art. 46).

La revendication par les membres des groupes minoritaires du droit de préserver leur iden-
tit¢ heurte de front, au moins en apparence, le postulat universaliste puisqu’elle suppose la

4 Observation générale n° 19 sur le droit a la sécurité sociale, novembre 2007, §§ 29 et s.

6



reconnaissance de droits spécifiques, qui leur sont réservés. Pourtant, si I’on admet que les
hommes ne sont pas seulement des citoyens abstraits mais aussi des individus porteurs d’une
histoire et d’une culture singuliéres, la prise en compte des appartenances ne signifie pas né-
cessairement 1’abandon de 1’idéal universaliste : car en occultant les aspirations des groupes
minoritaires, on prive les membres de ces groupes de la possibilité d’exercer un certain
nombre de droits fondamentaux, notamment d’ordre culturel et politique, pourtant proclamés
comme universels. Dans cette perspective, la reconnaissance de droits spécifiques — donc
« catégoriels » — peut étre considérée comme la condition de I’universalité effective des droits
de I’homme et s’inscrire dans une conception de I’universalité moins abstraite, construite sur
I’acceptation des différences plutot que sur leur négation.

*

Quels enseignements peut-on tirer de la typologie que I’on vient d’esquisser s’agissant des
« droits des femmes » ? L’expression renvoie en premier lieu — et avant tout — a 1’idée que les
femmes doivent avoir les mémes droits que les hommes, qu’elles doivent pouvoir jouir des
droits réputés universels a égalité avec les hommes. Dans cette premicre acception, les
« droits des femmes » ne sauraient a 1’évidence étre assimilés a des droits « catégoriels ». Les
« droits des femmes » peuvent aussi recouvrir, en second lieu, des droits spécifiques : les uns
visent a prendre en considération les contraintes directement liées a la gestation, les autres,
qualifiées dans les textes de « mesures spécifiques » ou d’« actions positives », & compenser —
en principe temporairement — les désavantages liés au genre qui, bien au-dela de la « diffé-
rence » biologique, découlent d’un long passé¢ d’oppression et de relégation dans la sphere
domestique. Droits catégoriels ? Oui, certes, dans leur énonciation, mais non dans leur finali-
té, puisqu’il s’agit bien d’établir les conditions d’une égalité effective, de garantir dans les
faits I’'universalité des droits que 1’égalité juridique n’est pas en mesure d’assurer.

Y a-t-il des «droits des femmes » qui s’apparenteraient a des droits identitaires parce
qu’ils ne seraient revendiqués que par et pour les femmes, de fagon pérenne et non pas tempo-
raire, en raison d’une différence fondée en nature ou en culture qui en ferait un groupe a part
dans la société ? Certains des arguments avancés pour justifier la parité paraissent aller en ce
sens : on a ainsi fait valoir que la représentation égale des deux sexes dans les instances poli-
tiques était une nécessité en soi parce que I’humanité s’incarne dans des hommes et des
femmes ou encore, dans une perspective ouvertement différentialiste, parce qu’il existerait
entre les hommes et les femmes une différence irréductible qui s’enracine dans la nature et
transcende donc I’évolution historique. Mais cette conception - minoritaire - n’est pas celle
qui I’a emporté dans la mise en ceuvre de la parité.

En résumé, 1’idée que les « droits des femmes » seraient des droits catégoriels antago-
niques des droits universels ne résiste pas a une analyse un peu plus fine du contenu et de la
finalité de droits qui ne sont catégoriels qu’en apparence.



